
Культурология как наука 

 

141

 
 
 
 
 
 
 
 
 

И.В. КОНДАКОВ 
 

КУЛЬТУРОЛОГИЯ КАК НАУКА 
 

Возникшая на рубеже ХХ–ХХI вв. в России проблема «куль-
турологии как науки» является, разумеется, мнимой, и родилась 
она во вненаучном контексте. Прошли те времена, когда волей по-
литиков или администраторов можно было авторитетно «закры-
вать» и «открывать» те или иные науки, научные направления, та-
буировать определенные области научного знания, а другие 
области знания объявлять «лженаукой» или «антинаучным» обра-
зованием. Однако традиции отечественной культуры, притом не 
только тоталитарной эпохи (сразу невольно вспоминаются судьбы 
генетики и кибернетики в СССР, хотя это были не единственные 
науки, подвергавшиеся репрессиям в сталинское время), но и 
XVIII, XIX и начала ХХ в., инициировавшие многие коллизии рос-
сийской науки, оказываются весьма живучими – особенно в плане 
торможения научного поиска. И само существование в России (ве-
ками!) проблемы ограничения доступа к информации, ее публич-
ного распространения (гласности и секретности), ее различной (не-
официальной) интерпретации и оценки многое объясняет в 
переменном модусе научности/вненаучности интеллектуальных 
систем в истории русской и российской культуры.  

Из глубины древнерусской средневековой истории идут и 
идеологизация любого знания (неважно – гуманитарного, социаль-
ного, естественного или технического), и его сакрализация, мифо-
логизация, и его общественный статус как официальной (государ-
ственной) доктрины или частного определения (индивидуального, 
творческого видения); при сопоставлении последних двух дискур-



I. СТАТЬИ 

 

142

сов более значимым по традиции считался первый (патриотиче-
ский, коллективистский, державный); его общественный статус как 
«чистой науки» и как знания практического, утилитарного, при-
кладного (из этих двух представлений предпочтение обычно отда-
валось второму как более понятному и доступному как властям, так 
и непросвещенным массам). Иными словами, с точки зрения исто-
рии отечественной культуры все перипетии феномена «научности» 
в России объяснимы и закономерны; это касается и XVIII, и XIX, и 
XX вв. Отсюда проистекают и привычная в России идеологизация 
и политизация науки, и ее прагматизация, и ее бюрократизация, и 
манипулирование наукой, ее проектами и достижениями в спекуля-
тивном плане, и «остаточный принцип» отношения к науке и куль-
туре в целом – явления, в таком масштабе немыслимые ни в Евро-
пе, ни в Америке, ни даже в развитых странах Азиатского региона. 
Иными словами, сам современный вненаучный контекст обсужде-
ния научного статуса культурологии культурно-исторически зако-
номерен и предопределен как историческим, так и современным 
контекстом отечественной культуры. 

В стране, вся история которой проходила под знаком господ-
ства безграничного деспотизма восточного типа (самодержавия) и 
окружающей его своекорыстной бюрократии, при условии сущест-
вования правовой культуры лишь в рудиментарных формах «обыч-
ного права», при засилье традиционной патриархальной морали и 
множества предрассудков мифологического и ортодоксально-
религиозного сознания наука воспринималась с недоверием и опа-
ской, по преимуществу же – как инструмент государственной по-
литики – хозяйственно-экономической, технической, социальной, 
образовательной и т.п., т.е. как компонент определенной идеологии 
и социальной технологии, а не как направление свободного само-
развития творческой мысли, ценного даже в качестве интеллекту-
альной игры или мысленного эксперимента. Подобное восприятие 
науки в России характерно как для правящей элиты, традиционно 
рассчитывающей на культуру в целом (включая науку) как на 
«служанку политики», отрабатывающую вложенные в нее непро-
изводительные затраты государства, так и для непросвещенных 
масс, склонных усматривать в науке происки «образованного клас-
са» или государственной власти как таковой, стремящихся с помо-



Культурология как наука 

 

143

щью интеллектуальных ухищрений новейшего толка еще больше 
закабалить, обмануть или ограбить «простых, неученых людей». 

Проблематичность культурологии как особой научной дис-
циплины в контексте истории российской культуры связана с не-
сколькими ее особенностями, выделяющими ее среди других наук, 
причем не только среди естественно-технических, но и гуманитар-
ных. Во-первых, это объективная безграничность и в известном 
смысле неопределенность предметной области культурологии, ка-
ковой является вся культура, включая ее саморефлексию (культу-
рологическое знание). Речь здесь идет не только о том, что культу-
рология рассматривает различные национальные культуры (в том 
числе живые и мертвые), их взаимоотношения между собой и ми-
ровую культуру в целом; не только о том, что культура условно 
дифференцируется на «духовную» и «материальную», «художест-
венную» и, например, «политическую» (или «философскую», или 
«нравственную», или «научно-познавательную»); не только о том, 
что культуру можно осмыслять диахронически (т.е. в историческом 
плане) и синхронически (т.е. либо в контексте той или иной совре-
менности, либо – вечности). Все перечисленное – лишь первая сте-
пень многомерности культуры ХХ в., выражаемой культурологией 
как наукой.  

В рамках единого предмета научной рефлексии культуроло-
гии оказываются мифология и повседневность, религия и наука, 
искусство и быт, философия и «здравый смысл», экономика и эзо-
терика, причем нередко не только взаимодействующие между со-
бой в едином смысловом контексте, но и одновременно влияющие 
на одного и того же субъекта культуры. Этот полиморфизм культу-
ры составляет вторую степень культурной многомерности, прин-
ципиальную для самосознания культурологии как науки и, по мере 
накопления синтетических, интегративных тенденций в культуре, 
его значение для осмысления культуры как целого и для становле-
ния культурологии последовательно возрастает. Так, сложившиеся 
в XIX в. позитивистские схемы дифференциации и классификации 
научных знаний и соответствующих наук к концу ХХ в. совсем не 
работают. На их месте возникают новые процессы и системы, адек-
ватные самому полиморфизму культуры. Самосознание культуры 
отныне идет одновременно «по схемам многих знаний», что накла-
дывает свой отпечаток и на культурологию как науку. 



I. СТАТЬИ 

 

144

Культурология в конце ХХ в. объективно отражает и выра-
жает усиливающийся синкретизм современной культуры во всем 
мире, проявляющийся, в частности, и в интеграции научных знаний 
вне привычных схем институализированной и организованной об-
ществом научной междисциплинарности. Более того, к концу ХХ в. 
интеграция научных знаний о культуре и соответствующих наук о 
культуре складывается нередко по схемам вненаучным (или, если 
угодно, инонаучным) – обыденного знания, искусства, политики 
или морали. Наряду с методами и принципами различных гумани-
тарных наук в методологии культурологии аккумулируются моде-
ли и принципы, методы и стили, концепты и символы иных фено-
менов культуры, смежных с науками или даже далеких от науки и 
научности. Это уже третья степень культурной многомерности, 
лежащей в основании культурологии как науки. 

К этому следует добавить (во-вторых) еще и субъективную 
многозначность различных компонентов предметного поля куль-
турологии (для разных субъектов современной культуры эзотери-
ческое знание, религия, наука, техника, искусство, политическая 
идеология, обыденное сознание представляют ценности разных 
рядов и различных иерархических уровней культурной семантики). 
Все это значительно осложняет верификацию культурологического 
знания, которое поневоле предстает мозаичным и многомерным, 
принципиально не унифицируемым в единую мировоззренческую 
и эпистемологическую систему. Кроме того, сказывается сама при-
рода культурологической междисциплинарности: предметное поле 
культурологии сегодня может быть в равной степени, с равным 
правом и успехом «приватизировано» историей, философией, со-
циологией, психологией, этнологией, политологией, антропологи-
ей, этнографией, искусствознанием, литературоведением, религио-
ведением, языкознанием, семиотикой и т.п., причем в каждом 
конкретном случае предметные отличия всех перечисленных и 
иных гуманитарных дисциплин окажутся минимальными, практи-
чески неразличимыми. Картина междисциплинарных связей стано-
вится чрезвычайно текучей, неуловимо изменчивой, релятивной; 
границы между научными дисциплинами оказываются размытыми, 
зыбкими, легко переступаемыми исследователями и творцами 
культуры в любом направлении и в любом аспекте. 



Культурология как наука 

 

145

Дело в том, что все гуманитарные научные дисциплины за-
нимаются анализом, интерпретацией, систематизацией, оценкой (и 
другими операциями подобного рода) различных текстов культу-
ры, в том числе исторических источников, мемуаров, эпистолярий, 
философских и литературных сочинений, художественных произ-
ведений, публицистики, статистических данных, научных гипотез и 
теорий, политических доктрин и т.д. Оперируя разными методами 
и исследовательскими технологиями, все названные научные дис-
циплины и смежные с ними области знания различаются скорее 
своей методологией, целями и задачами, нежели предметом изуче-
ния. Другое дело, что разными науками из одних и тех же подчас 
текстов извлекаются разные смыслы – социальные и политические, 
познавательные и художественные, личностные и коллективные, 
современные и исторически удаленные, которые затем системати-
зируются, анализируются и оцениваются в том или ином аспекте, 
специфическом для данной дисциплинарной (или междисципли-
нарной) области знания.  

В этом (методологическом) отношении культурология ока-
зывается столь же «беспринципно» широкой, как и ее предметная 
область: она не только не исключает из своего поля зрения никакие 
возможные тексты (ибо все мыслимые тексты – это феномены 
культуры), но и не отвергает никаких возможных подходов к ним 
(поскольку и социально-политические, и художественно-эстетиче-
кие, и научно-познавательные смыслы не лежат вне интересов 
культурологии как универсального знания о культуре в целом). 
Знание, которым оперирует культурология и к выработке которого 
она стремится, является столь же всеобщим, как знание, например, 
философское или религиозное, однако аспект обобщений, значи-
мый для культурологии, оказывается еще более неопределенным, 
нежели философский или религиозный, так как все знания, нахо-
дящиеся вне философии (например, обыденное знание, повседнев-
ность, «здравый смысл» и т.п.) или вне религии (еретические уче-
ния, атеизм, позитивные науки, внерелигиозное мышление и пр.), 
могут быть включены без каких-либо ограничений в предметное 
поле культурологии и реально включаются в него. По существу, 
нет таких предметов или областей знаний, которые, будучи сами 
феноменами культуры, не входили бы в сферу культурологии. 
Культурологическая рефлексия включает в себя любые другие 



I. СТАТЬИ 

 

146

рефлексии культуры, в том числе принципиально несовместимые 
между собой. В этом смысле феномен культурологии как новейше-
го синкрезиса последней трети ХХ – начала ХХI в. есть, несомнен-
но, порождение эпохи постмодерна (отсюда ее «всеядность» и 
внутренняя противоречивость, полиморфизм и мозаичность, разно-
основность многообразия и релятивизм). 

Есть только одно принципиальное отличие культурологии от 
других гуманитарных дисциплин, «работающих» с текстами: куль-
турология «занята» не только текстами культуры (и даже не 
столько текстами), но и контекстами. Более того, можно, пожалуй, 
заявить, что культурология – это наука, изучающая именно кон-
тексты культуры и те смыслы, которые обретают различные тек-
сты, будучи включенными в тот или иной ценностно-смысловой 
контекст. Восстанавливая или реконструируя контекстуальность 
тех или иных текстов, культурология выступает в функции универ-
сального посредника в организуемом ею диалоге культур, меж-
культурных коммуникаций. 

Великий русский мыслитель М.М. Бахтин проницательно пи-
сал в своем знаменитом «Ответе на вопрос редакции “Нового ми-
ра”» (1970, № 11) (опубликовано под названием «Смелее пользо-
ваться возможностями»): «Прежде всего литературоведение 
должно установить более тесную связь с историей культуры. Лите-
ратура – неотрывная часть культуры, ее нельзя понять вне целост-
ного контекста всей культуры данной эпохи. Ее недопустимо отры-
вать от остальной культуры и, как это часто делается, 
непосредственно, так сказать, через голову культуры соотносить с 
социально-экономическими факторами. Эти факторы воздействуют 
на культуру в ее целом и только через нее и вместе с нею на лите-
ратуру» (Бахтин М.М. Эстетика словесного творчества. М., 1979. – 
С. 329). Сказанное Бахтиным о литературе и литературоведении с 
позиций культурологии верно и в отношении истории, социологии, 
политологии, религиоведения, семиотики, психологии и других 
областей научного знания и научных дисциплин. Заменив слово 
«литературоведение» или «литература» в данном суждении Бахти-
на любым из перечисленных, мы получим столь же справедливое 
положение культурологического плана. 

В одной из последних своих работ (К методологии гумани-
тарных наук) Бахтин еще более заостряет важность своей установ-



Культурология как наука 

 

147

ки на контекстуальность гуманитарного познания как такового. 
«Понимание как соотнесение с другими текстами и переосмысле-
ние в новом контексте (в моем, в современном, в будущем). Пред-
восхищаемый контекст будущего: ощущение, что я делаю новый 
шаг (сдвинулся с места). Этапы диалогического движения понима-
ния: исходная точка – данный текст, движение назад – прошлые 
контексты, движение вперед – предвосхищение (и начало) будуще-
го контекста». И далее: «Текст живет, только соприкасаясь с дру-
гим текстом (контекстом). Только в точке этого контакта текстов 
вспыхивает свет, освещающий и назад и вперед, приобщающий 
данный текст к диалогу… За этим контактом контакт личностей, а 
не вещей (в пределе)», – т.е. многоголосие диалогически соотне-
сенных между собой субъектов культуры (там же, с. 364). Впрочем, 
и вещный контекст, с позиций культурологии, предстает, по Бахти-
ну, своего рода текстом, открытым для диалога с другими текстами 
(«вещи, чреватые словом», «потенциальное слово») (там же,  
с. 365). 

Культурология рассматривает литературу и религию, фило-
софию и быт, искусство и массовую психологию, политику и под-
сознание индивида, историю и социум, включая саму культуру, в 
контексте культуры, т.е. не просто как конгломерат текстов раз-
ного типа и уровня, а как встречу и взаимодействие текстов, как их 
общение между собой, как их незавершенный (и незавершимый в 
принципе) диалог. Сам по себе этот контекст может быть также 
весьма многообразным: он может быть мононациональным или 
космополитическим, современным, историческим или внеистори-
ческим (метаисторическим), социальным или собственно культур-
ным, идеологическим и внеидеологичным, общественным и лично-
стным. Все это многообразие контекстов и ракурсов, контекстных 
«срезов» культуры и дискурсов придает прочтению текстов, вклю-
чаемых – объективно или произвольно – в те или иные содержа-
тельные контексты, исключительную гетерогенность и многознач-
ность. По существу, культурологический подход придает любому 
гуманитарному знанию – социологическому, лингвистическому, 
искусствоведческому, философскому, историческому и любому 
иному – новое измерение, новую глубину и динамизм. Представ-
ленный в том или ином контексте, текст тем самым берется в его 



I. СТАТЬИ 

 

148

изменении, движении, развитии; в каждый момент своего сущест-
вования он не равен себе и выходит за собственные пределы. 

В заключение стоит сказать и о том, что на протяжении вто-
рой половины XIX – ХХ в. взгляды выдающихся ученых-
гуманитариев различного профиля по мере их углубления в недра 
специальных дисциплин, по мере расширения их научного круго-
зора постепенно обретали широту и универсальность культуроло-
гического масштаба. Нет смысла перечислять громкие имена лите-
ратуроведов и лингвистов, искусствоведов и историков, философов 
и социологов, этнографов и психологов, представляющих западно-
европейскую, американскую или российскую традиции, – доста-
точно отметить, что проделанная практически каждым из них на-
учная и мировоззренческая эволюция свидетельствует о 
происходящем в их лице сближении гуманитарных дисциплин в 
единую междисциплинарную область, предметом которой является 
культура как целое.  

Это подтверждает мысль о том, что становление особой по-
граничной науки, синтезирующей достижения и подходы многих 
смежных гуманитарных дисциплин универсальностью и всеобщно-
стью своего предмета – культуры как целого (культурологии), яв-
ляется объективно-исторической тенденцией развития самого гу-
манитарного знания в Новейшее время, выявляющей его целост-
ность, многозначность и многомерность. Усложнение конфигура-
ции гуманитарного знания способствует преодолению методологи-
ческого схематизма, дисциплинарной замкнутости и рефлексивной 
однозначности, что достигается выходом исследователей в область 
принципиальной методологической надрефлексивности, «снимаю-
щей» все возможные ограничения идеологического или методиче-
ского порядка, неизбежные в рамках узкой дисциплинарности. Об-
разование культурологии как гуманитарной дисциплины нового 
типа говорит о путях преодоления назревшего кризиса гуманитар-
ной методологии, а вместе с тем и самого принципа методологиче-
ского монизма, к концу ХХ в. окончательно исчерпавшего себя как 
парадигма гуманитарного знания.  

Однако понимание этих тенденций субъектами современной 
культуры, включая ученых, само по себе неоднозначно, многомер-
но, противоречиво. И нет ничего удивительного, что в русле по-
стмодернистского разноголосия в современной отечественной 



Культурология как наука 

 

149

культуре культурология сегодня одними понимается как «сверх-
наука» («наука наук»), другими – как конкретно-научное знание (о 
культуре и культурах), третьими – как псевдонаучная спекуляция 
(или даже «лженаука» вроде астрологии, алхимии или «снятия 
порчи»), четвертыми – как псевдоним того или иного традицион-
ного научного знания (философского, искусствоведческого, лите-
ратуроведческого, семиотического, исторического и т.п.), пятыми – 
как претенциозная эклектическая мешанина всевозможных знаний 
(«вселенская смазь»), шестыми – как междисциплинарная область, 
заполняемая произвольно… И им не сойтись никогда!  

 


	I. СТАТЬИ
	И.В. КОНДАКОВ КУЛЬТУРОЛОГИЯ КАК НАУКА


